


Le jardin est une jungle
les hommes sont devenus dingues

Renaud

PRÉAMBULE

En biologie, il n'existe aucun terme unique pour qualifier une forme de vie qui n’est pas
différente d'une autre sans pour autant lui être semblable.

Il faut donc utiliser des expressions ou des périphrases pour exprimer cette idée.

Par exemple : 

Une forme de vie qui a des points communs avec une autre,
mais qui n'est pas identique.

Une forme de vie qui partage certaines caractéristiques avec une autre,
mais qui a aussi ses propres spécificités.

Une forme de vie qui se rapproche d'une autre,
mais qui ne la reproduit pas exactement.

Une forme de vie qui s'inspire d'une autre,
mais qui la modifie ou la transforme.

Une forme de vie qui se situe entre deux autres,
mais qui ne se confond avec aucune. 

1



2



Les  Kobolds  sont-i·els  des  êtres  purement  légendaires  ou  bien  sont-i·els  la  survivance
psycho-folklorique  d’une  cohabitation  bien  réelle  entre  nos  ancêtres  Sapiens  et  une
humanité aujourd’hui éteinte ? Les fables des Seigneurs des Bois et autres Maîtres des
Troupeaux  sont-elles  de  pures  allégories  forgées  par  l’esprit  des  Hommes  face  aux
mystères de la Nature, ou bien sont-elles le témoignage indirect d’une rencontre entre
deux espèces humaines aux désirs et aux génotypes distincts qui n’ont eu de cesse, des
millénaires durant, de craindre et deviner leurs présences respectives, à cet endroit où
commence la forêt et ou finissent les champs ? C’est sur frontière ténue entre science et
sauvagerie, à l’orée du folklore et à l’aube de l’archéologie, qu’il nous faudra chercher les
réponses à ces questions provocantes.

3



PERCEPTION

Les  humanités  Sapiens  et  Kobold  accèdent  au  monde  sensible  par  l’intermédiaire
d’interfaces biologiques globalement similaires. De la peau au squelette, des papilles à la
cornée,  ces  deux  espèces  qu’on  a  longtemps  dites  « cousines »  ou  « voisines »  se
ressemblent plus qu’à tout autre forme de vie dans l’univers tout entier.

Malgré  leur  voisinage  morphologique,  Sapiens  et  Kobolds  éprouvent  le  monde  et  la
matière grâce à un système cognitif et sensoriel qui leur est propre ; un mode d’accès
original  au  réel  permettant  aux  individus  d’une  même  espèce  d’habiter  un  monde
commun.  L’olfaction  Sapiens  lui  est  ainsi  commune  :  elle  permet  à  ses  semblables
d’exister  au  sein  d’un  même  univers  d’odeurs  et  de  faire  communauté  autours  des
informations  enregistrées  par  leurs  narines  –  et  ce,  en dépit  de  la  grande  variabilité
d’affects  et  de  sens attribués aux parfums à travers  les  sociétés  et  les  époques.  Notre
univers olfactif ne se distingue pas pour autant de notre univers visuel, auditif ou viscéral,
chaque sens fonctionnant de manière dynamique et  interactive avec l’ensemble de la
machinerie nerveuse et symbolique de l’individu. Aucun organisme vivant n’a d’accès
direct à la réalité : il ne fait qu’interpréter le produit de la transformation des énergies du
monde par son système nerveux. Chaque espèce produit sa propre réalité ; chaque espèce
s’invente un Paradis. Bien qu’i·els cohabitent, les Sapiens et les Kobolds n’existent tout
simplement  pas  sur  le  même  plan  de  réalité,  mais  dans  deux  univers,  originaux  et
singuliers ; deux Paradis, fondus l’un dans l’autre, enchevêtrés.

Sapiens et  Kobolds ne se contentent pas de percevoir le  monde différemment :  i·els  le
rêvent, l’imaginent, le manipulent et le transforment autrement. Cet « autrement » nous
autorise-t-il pour autant à nous exclure mutuellement du genre « humain » ? Si partager
la même réalité est insuffisant pour faire communauté, alors comment se regarder ? Assis
culs nus sur le même rocher, à contempler le même ruisseau et à se réchauffer au même
soleil,  comment se  persuader que le  sens que nous donnons au mot « réalité »  est  le
même ? Faudrait-il plier les lois de la physique elle-même, courber l’espace-temps à notre
volonté, afin d’éprouver ce que l’autre éprouve du sol sous ses pieds ? Du monde sous ses
yeux ? De ma langue sur ta peau ? De mes doigts dans ton cul ?

4



OLFACTION

L’histoire  évolutive  des  Kobolds  s’est  fondée  sur  la  constitution  d’un  capital  de
connaissances olfactives. L’olfaction est le sens gouverneur de cette humanité : il l’ancre
dans la réalité terrestre au niveau sensuel, symbolique et infra-symbolique et permet son
intégration au sein d’un écosystème global. Parce qu’elle actionne des zones de l’esprit
étrangères  à  la  réflexion,  l’olfaction  a  permis  aux  Kobolds  de  développer  une  hyper
intelligence  affective  et  une  imagination  sentimentale  aux  antipodes  de  l’intelligence
fonctionnelle des Sapiens. Cette perception olfactive du monde lui permet par exemple
de décomposer son territoire par couches d’odeurs et  de porter sa sensibilité  vers les
Espaces Illimités (le ciel et la mer). La·e Kobold est ainsi capable de sentir la météo, de
renifler les variations atmosphériques et électromagnétiques, de capter par les narines le
temps qu’il fait et le temps qu’il fera (Arts Météoriques, Cerf-volants, Miroirs). 

5



COMPORTEMENT

Sapiens et Kobolds sont des entités dont la machinerie animale est inextricable de leur
machinerie nerveuse, symbolique, mais aussi sociale. À la différence des Hommes, les
Kobolds  ne  font  pas  l’expérience  de  leur  socialité  dans  l’uniformisation  et  la
synchronisation de leurs actions, ni dans la coopération, l’entre-aide ou  la « solidarité »,
qui constituent une gamme de comportements proprement sapiens dont la fonction est
de conjurer la barbarie, la cruauté et le plaisir d’annihilation au cœur de son éthologie. Si
les Kobolds font l’expérience de leur nature sociale, c’est au travers de leur vulnérabilité
commune, d’un abandon à l’autre, à leur environnement et à sa puissance de destruction
(tellurique,  météorique).  Cette  éthologie  s’incarne  dans  ces  deux  moments  clés  de
l’existence  Kobold  que  sont  l’Hibernation  et  la  Rumination,  pendant  lesquels  les
individu·es plongé·es en état de léthargie demeurent en situation de vulnérabilité absolue.
L’entrée en état de Torpeur se fait en communauté, communauté dont les ressources
immatérielles sont la Rêverie Profonde et le rapport de confiance mutuelle qui se noue
entre les Kobolds et leur monde (animal, végétal, élémentaire). En état de vie ralentie, les
Kobolds «  n’ont à craindre que la foudre »: i·els s’offrent littéralement au monde et à sa
violence, tirant leur paix, leur grâce et leurs découvertes scientifiques et artistiques de
leur léthargie méditative. 

Le corps social sapiens est en ce sens aussi différent du corps social kobold que le sont ces
deux humanités au niveau métabolique. Si l’on comparait leur vitesse de développement
technique et économique dans leurs dimensions respectives, l’éthologie néandertalienne
et  son  socle  psycho-culturel  apparaît  comme  un  désavantage  évolutif  sur  le  plan
technoscientifique. Bien qu’i·els aient compris le principe de la dynamique des fluides des
millénaires avant Sapiens, les Kobolds ont acquis le contrôle de l’électricité bien après
leurs  cousins.  Toute  fois,  l’extinction  brutale  des  Hommes  250  000  ans  après  leur
émergence phylogénétique et quelques millénaires seulement après les balbutiements de
la  métallurgie  nous  invite  à  repenser  la  façon  dont  nous  évaluons  le  succès  des
humanités. Car au moment où les Kobolds apprenaient à contrôler la foudre, les Sapiens
avaient disparu de la surface de leur monde depuis 5000 ans déjà. Dans leur dimension,
les Kobolds ont prospéré par hybridation et évolution buissonnante sur prêt de 3 millions
d’années après leur apparition en tant qu’espèce –  les occultistes considérant les termes
d’homininia ou  d’Hominidés  comme  insuffisants  pour  décrire  les  lignées  d’anciens
primates occupant le Paradis au-delà de cette période. 

6



RUMINATION

Outre la consommation irrégulière de graines durant les périodes de veille, l’alimentation
kobold s’organise autours de l’ingestion ritualisée de viande par rumination (mastication,
régurgitation).  Cette  pratique  alimentaire singulière,  commune à  la  quasi  totalité  des
sociétés kobolds,  est le résidu de l’observation et de l’imitation du comportement des
aurochs et des mouflons avec qui les Kobolds archaïques cohabitèrent et nouèrent un fort
lien d’empathie inter-espèce. Tandis que les Hommes se défoulaient sur les vaches, en se
moquant de leur manière de « regarder passer les trains », les Kobolds décelèrent dans
leur  mastication  rythmique  une  pratique  de  médiumnité  proprement  bovine.  Cette
camaraderie spiritualiste entre  mammifères  s’actualisa au fil  des siècles  sous la  forme
d’une prise alimentaire ritualisée inspirée de la mastication différée.  La structure de ces
repas n’a que très peu évolué au cours des millénaires. La viande d’ours est dressée crue
dans une auge circulaire creusée dans le sol et autours de laquelle s’agenouillent entre
cinq et dix convives. Avant la prise alimentaire, chacun·e se gargarise avec du vinaigre et
des bactéries afin de stimuler la salivation et faciliter la rumination. Au cours de ces repas
qui n’ont lieu qu’une fois par jour à la tombée de la nuit, les Kobolds mastiquent, avalent,
régurgitent et ravalent plusieurs fois de suite leur portion de viande, jusqu’à ce qu’il n’en
reste  qu’un résidu fumant de  teinte  légèrement  rose.  Ces  repas  sont  des  expériences
sensorielles totales où la cohésion du groupe s’éprouve et s’exprime  : tandis que le sang
des ours s’écoule des bouches en cascade, les convives aux yeux révulsés accompagnent
leur rumination de flatulences et  d’éructations sonores,  permettant d’expulser les  gaz
produits par la mastication et la position inconfortable du ventre, appuyé sur le rebord de
l’auge. Le bruit des mâchoires travaillant la viande produit une structure sonore répétitive
et  organique  facilitant  l’entrée  dans  un  état  méditatif  proche  de  la  Torpeur.  La
rumination  Kobold  est  donc  simultanément  un  moyen  d’extraire  un  maximum  de
nutriments et d’énergie de la viande et un moment de forte activité onirique dans lequel
l’individu·e  se  projette  dans  les  Espaces  Illimités.  On  dira  des  Kobolds  qu’i·els
« psalmodient » leur viande. Un·e Kobold adulte consomme quatre kilos de viande crue en
moyenne par repas, la fréquence des repas pouvant varier en fonction de la corpulence
des ours.  L’intensité sensorielle générée par la régurgitation de matière sanguinolente
explique pourquoi aucune culture Kobold n’a développé de pratique d’assaisonnement ou
de cuisson pouvant s’apparenter à la gastronomie Sapiens. La rumination contenant sa
valeur esthétique propre, c’est l’action même de mastiquer et d’ensaliver sa viande crue
qui sera considérée comme un art. Dans les cultures Kobolds implantées sur les littéraux,
les huîtres remplacent la viande d’ours. Une huître d’élevage peut mesurer jusqu’à un
mètre et produire jusqu’à trente kilos de protéines comestibles. Son corps mou est ruminé
vivant à même la coquille. 

7



HIBERNATION

La question de l’hibernation chez les Kobolds en rappelle une autre, qui agita les salons
des naturalistes au XVIIème siècle : peut-on dire d’une chenille qu’elle choisit le moment
de faire sa mue, ou de la chrysalide qu’elle consent à se muer en papillon ? Quelle place
les  sciences  naturelles  accordent-elles  aux  nymphes  et  aux  larves  qui  renoncent  à
effectuer leur métamorphose pour exister pleinement à tel ou tel stade de leur existence
morphologique et endocrinienne  ? La métamorphose est elle un choix, une destinée, ou
bien un comportement socialement attendu et valorisé au sein d’un système de valeurs ?

Afin de comprendre la place qu’occupe la Torpeur dans la vie kobold, rappelons d’abord
que celle-ci, à l’inverse du sommeil, de la soif, ou de la faim, n’agit pas à la manière d’un
élastique hormonal  ou d’une horloge biologique.  La·e Kobold n’est  pas plus précipité·e
vers son hibernation qu’un Homme n’est précipité vers l’orgasme : son entrée dans la
Torpeur est une activité métaphysique qui le concerne en tant qu’être palpitant et libre,
et non en tant qu’automate biologique. À l’instar de la Libido chez l’Homme, la Torpeur
est un pouvoir de l’être à se relier au monde, aux autres et aux arcanes du cosmos : elle
constitue une manière d’éprouver la réalité de manière onirique et inter-kobold. Comme
l’est la toile pour l’araignée, ou la ruche pour l’abeille, l’hibernation est la métaphore de la
machination  symbolique  des  humanités  néandertalisées.  L’entrée  et  la  sortie
d’hibernation, ce qui la précède et ce qui lui succède, sont donc socialement organisés et
fortement ritualisés.

La Phase de Préparation

Elle  commence  à  la  fin  de  l’été  et  dure  jusqu’à  l’automne.  Pendant  cette  phase,  les
Kobolds  augmentent  leur  consommation  de  lipides  et  de  glucides de  manière
spectaculaire afin de constituer des réserves énergétiques sous forme de tissu adipeux. Le
sang d’ours est bu en grande quantité (jusqu’à 5 litres par jour pour un Kobold adulte)
mélangé à du miel et à du sirop. Cette mixture est tétée depuis les anches en bois d’une
cornemuse géante cousue dans le ventre tanné d’un ours. La semaine qui précède leur
entrée en hibernation, les Kobolds  réduisent progressivement leur activité physique  et
passent la plus part de leur temps à téter du sang jusqu’à exhaler une forte odeur de
plantigrade sucré. 

8



Les Abris
 
L’hibernation  des  espèces  inféodées  à  la  Torpeur  s’effectue  traditionnellement  dans
l’obscurité des cavernes naturelles. Au fil des millénaires, l’aménagement des Abris sous-
terrains  s’est  complexifié  pour  s’adapter  aux  goûts  et  aux  préférences  des différentes
cultures néandertaliennes.  La Rêverie Profonde s’effectuait jadis sur des assemblages de
stalactites et des tapis de cendres chaudes, puis sur des fourrures et des peaux, et enfin à
l’intérieur de structures sphérique semblables à des cocons de plusieurs mètres et pouvant
abriter jusqu’à vingt camarades de Torpeur. Ces paniers à hibernation sont obtenus grâce
au tissage d’une mixture contenant de la propolis, de la gomme et des essences animales.
Cet ouvrage à très faible conduction thermique maintient les Kobolds dans une fraîcheur
idéale  pour  l’entrée  en léthargie.  D’autres  fois  encore,  on s’introduit  à  deux ou trois
Kobolds dans le ventre d’un ours rendu imputrescible par injection de colophane dans la
viande. 

La Phase d’Entrée

Elle correspond au début de l’hiver, lorsque les températures descendent en dessous de
zéro. Pendant cette phase, les Kobolds entrent en communauté dans leur Abri souterrain
où  i·els  se  mettent en  position  fœtale  et  se  blottissent  les  un·es  contre  les  autres  en
s’enroulant dans leurs cheveux afin d’entrer dans une première phase de Torpeur.  Leur
rythme cardiaque,  leur  respiration  et  leur température  corporelle  diminuent
considérablement et leurs yeux deviennent tout blanc. Les Kobolds n’ont plu conscience
de  leur environnement extérieur, mais restent sensibles aux stimuli internes, comme la
faim, la soif ou le besoin d’éliminer.

9



La Phase de Maintien

Elle  correspond  à  la  période  la  plus  froide  des hivers  artificiels, où les  températures
tombent  à -70°C.  Pendant  cette  phase,  la·e  Kobold reste  en état  de  Torpeur,  mais  i·el
effectue des réveils intermittents qui lui permettent de réguler son métabolisme et d’éviter
les  dommages  cellulaires  dus  au  froid.  Ces  réveils  sont  déclenchés  par  des  signaux
hormonaux ou nerveux qui indiquent que  ses réserves énergétiques ou hydriques sont
trop basses. Dans une état somnambulique de Rêverie Partielle, la·e Kobold utilise le lien
qui  unit  son  olfaction  à  sa  préhension  pour  amener  ses  lèvres  jusqu’aux  seins,  aux
organes génitaux et au trou du cul de ses camarades hibernant·es afin de s’y abreuver de
liquides et d’humidités riches en fructoses, en protéines, en hormones et en bactéries. Les
partenaires d’un même Abri s’abreuvent ainsi les un·es aux autres en formant un réseau
somnambulique de subsistance. Ces échanges sont essentiels pour maintenir la cohésion
sociale et le lien affectif entre les membres du groupe.  En dehors de ces moments de
suçage de cul, la Phase de Maintien est une phase de Rêverie Profonde dans laquelle la·e
Kobold se projette dans des Espaces Illimitées et  s’exerce aux Phénomènes de Haute
Étrangeté (prescience, projection astrale, cryokinésie). 

La Phase de Sortie

L’hibernation étant un état métabolique distinct du sommeil, la sortie d’hibernation  ne
peut être qualifiée de réveil, puisqu’elle constitue une reprise de l’activité cellulaire dont la
brutalité et l’intensité ne connaît aucun équivalent chez les humanités non-hibernantes
comme  Sapiens.  L’expulsion  de  la  Rêverie  Profonde  est  semblable  à  un  auto-
engendrement pour la·e  Kobold : i·el revient au monde sous une forme non pas nouvelle,
comme on le  dirait  d’un·e nouveau·el né·e, mais  neuve,  comme le bois  vert  et  neuf des
chênes ou des cervidés. La remise en route métabolique procure au·la Kobold un « flash »
semblable à un coup de tonnerre nerveux et infra-symbolique, au cours duquel i·el est
parcouru·e  de  visions  artistiques,  scientifiques  et  prophétiques.  Après  une  phase  de
redescente endocrinienne, la·e Kobold quitte son Abri en titubant, les tissus gorgés des
sécrétions de ses camarades d’hibernation. Hébété·es et groggy, les Kobolds se retrouvent
un·e par un·e au jardin, où le dégel aura laissé place aux graines et aux baies neuves. Le
retour au monde est progressif : les premières ruminations sanguinolentes n’auront lieu
qu’un mois après la sortie d’hibernation, le temps d’accoutumer le système digestif à une
prise de nourriture plus conséquente que le foutre ou la mouille somnambulique. 

10



11



ARTS
ET COMPORTEMENTS

ESTHÉTIQUES

Pourquoi le dessin, la peinture, les portraits et les effigies sont-elles étrangères à l’univers
des Kobolds ? La figuration serait-elle le propre de l’Homme ?

Les objets d’art produits par les Hommes se composent d’artefacts rituels et utilitaires
dont la fonction est de faire advenir l’invisible dans le monde visible, de figurer l’absence
par l’intermédiaire d’une forme. L’art  sapiens est  un art  ventriloque :  il  rend actif  un
principe par l’intermédiaire d’une doublure ou d’une imitation. On dira des Hommes
qu’ils font « parler les morts », de l’Homme qu’il est une espèce « spirite » et « tourneuse
de tables », tandis que les Kobolds seront qualifié·es, à juste titre, par les occultistes, de
« vapeurs », d’« égrégores » ou de « spectres ».

L’absence  de  pratiques  figuratives  chez  les  Kobolds  ne  doit  pas  être  vue  comme un
manque, mais plutôt comme une spécificité de leur rapport à l’esthétique : la fonction de
l’art kobold n’est pas, comme chez Sapiens, de faire médiation entre le monde des formes
et celui des idées, le monde des morts et celui des vivants, mais bel et bien de faire sens
collectivement  de  la  violence  avec  laquelle  l’individu·e  kobold  est  enclenché·e  par  le
mouvement perpétuel de cycles intérieurs et extérieurs – l’été et l’hiver, la faim et la soif,
l’orage et l’accalmie, le désir et l’orgasme, et bien sur, l’hibernation et le réveil, dont les
fluctuations métaboliques spectaculaires constituent le propre de cette humanité. L’art
kobold n’a pas vocation à rendre visible ces processus, encore moins à en représenter les
effets :  sa  fonction  est  purement  exploratoire,  dans  une  recherche  désintéressée  des
capacités  cinétiques  de  tout  être  et  de  toute  chose,  des  multiples  moyens d’atteindre
l’extase  sensorielle  et  l’intensité  psychophysique.  Ce  rapport  radicalement  autre  au
sentiment  esthétique  met  en  déroute  la  plus  part  des  Hommes  confrontés  pour  la
première fois à une forme artistique kobold.

À la ventriloquie figurative Sapiens, on opposera deux esthétiques propres à l’éthologie
kobold :

-  l’art  météorique -  altération  artificielle  du  milieu  aérien  et  de  ses  rythmes  (orages,
blizzards, avalanches), modification de l’expérience thermique et acoustique (ambiance).
- l’art centrifuge – pratique d’un mouvement de rotation ou d’aspiration autour d’une
entité désignée comme centre (l’individu, le groupe, le pic rocheux, la vallée, le globe, le
système solaire, la galaxie).

12



L'art  météorique  est  l’expression  du  rapport  au  monde  kobold.  Leur  hypersensibilité
émotionnelle,  conditionnée  par  leur  odorat  directeur,  leur  permet  de  capter  et  de
mémoriser les variations du temps les plus infimes,  de les  éprouver spirituellement à
travers leur corps, leur groupe et leur environnement. En saisissant de cette manière les
principes  de  la  dynamique  des  fluides,  les  Kobolds  ont  été  capables  de  prédire  les
phénomènes atmosphériques avec une grande précision,  et plus tard de les influencer
selon leurs besoins ou leurs envies.  Ici, la fonction de l’art n’est donc pas de figurer un
processus (une avalanche artificielle n’a pas pour fonction de représenter la fonte brutale
des graisses qui succèdent à la sortie d’hibernation d’un Kobold) mais bel et bien d’en
célébrer l’inéluctabilité en modifiant la structure électro-magnétique du monde lui-même
(foudre artificielle).

L'art météorique peut avoir des fins accessoires à celle de la jouissance nerveuse, comme
celle  de  favoriser  la  pousse  des  graines,  la  navigation  aérienne  ou  le  confort.  L’art
météorique est un art du vivant, du changeant, de l’éphémère.

L'art centrifuge est une autre forme d’exploration de la jouissance nerveuse, au travers de
la vitesse et de la rotation. Depuis des millénaires, les Kobolds ont inventé des dispositifs
leur permettant de générer des formes tournant sur elles-mêmes ou autour d'un axe, des
formes  parfois solides (sculptures  mobiles),  liquides (jets  d'eau),  gazeuses  (tourbillons
d'air),  lumineuses  (réverbération  solaires  et  lunaires),  sonores  (ondes  acoustiques),
produites par des Machines ou par le corps lui-même (danse centrifuge). L'art centrifuge
se manifeste sous différentes formes : il peut s'agir de créer des spirales, des cercles, des
ellipses, des hélices, des vortex. Tout comme les arts météoriques, l’art centrifuges peur
trouver des finalités accidentelles, comme celles de générer de l'énergie, de la force, de la
stabilité L'art centrifuge est un art du mouvant, du fugace, du différentiel :  sa fonction
sensuelle est  de  provoquer  des  sensations  fortes,  des  illusions  d'optique,  des  jeux  de
rythme par l’exploration gratuite des forces cinétiques et  géométriques. 

Ces  deux  pratiques  esthétiques  sont  très  éloignées  de  celles  des  Sapiens,  dont  la
figuration  est  linéaire  et  répétitive  :  sa  fonction  est  d’organiser  le  chaos  perçu  à  la
jonction  du  jour  et  de  la  nuit,  de  la  forêt  et  des  champs,  du  sol  et  du  ciel,  par
l’intermédiaire d’un Héros combattant des monstres semblables à des grosses vulves à
dents de sabre (mythologie, cinématographe). La figuration héroïque sapiens lui permet
de découper son univers par paires d’incommensurabilités. Le Masculin et le Féminin,
purs produits de la machination nerveuse et mythologique sapiens, sont par conséquent
absents  de  l’image  néandertalisée  du  monde  et  du  monde  lui-même,  puisqu’aucune
réalité ne précède l’instant de sa sexualisation par la Machinerie Symbolique.

13



Parce  que  son  art  est  statique  et  centripète,  Sapiens  produira  tout  au  long  de  son
existence terrestre des formes fixes et stables,  expression de sa recherche obsessionnelle
de  contrôle,   de  conquête  et  de  domestication  du  temps  et  de  l’espace.  Le
cinématographe,  art  sapiens  par  excellence,   célèbre  l’illusion  d’une  évasion  spatio-
temporelle, en générant une forme d’hypnose artificielle à l’aide d’acrobaties lumineuses.
Le cinématographe offre au public sapiens l’illusion que le temps et l’espace peuvent être
contenus sur une surface de projection blanche et rectangulaire, à l’image d’un génie
dans une lampe. Les technologies de vision sapiens telles que la caméra (reproduction)
ou le  télescope  (amplification)  sont  des  prolongements  figuratifs  de  leur  appareillage
cognitif, mais ils sont surtout la métaphore d’une façon originale de penser l’accès au réel
qui serait de l’ordre de la captation (de données, de mouvements, d’énergies lumineuses).
Si les Kobolds n’ont produit ni appareils photo, ni microscopes, ni écrans au cours de
leurs  millénaires  de  développement  technoscientifique,  c’est  parce  que  leur  rapport
néandertalisé au monde se fonde sur la divination sensorielle et atmosphérique de ses
mystères, excluant de fait tout comportement d’exploitation du réel en tant que viande. 

14



ARTS
DE LA GLACE

Les arts météoriques et centrifuges ne peuvent être compris en-dehors d’une histoire des
arts  de  la  glace qui  constituent  le  socle  technoscientifique de l’ensemble  des sociétés
Kobolds :

Maîtriser  et  manipuler  la  glace  sous  toutes  ses  formes  (solide,  liquide,  gazeuse,
cristalline),   faire usage des propriétés thermiques, optiques, acoustiques et mécaniques
de la glace, inventer des machines et des outils qui exploitent les capacités de la glace à
changer d'état,  à se dilater ou à se contracter,  à réfléchir ou à réfracter la lumière, à
transmettre ou à absorber le son, explorer toutes les manières de figer un liquide à basse
température, à haute pression, à haute densité,  par glaciation lente ou brutale, en laissant
le  liquide  reposer  ou  bien  en  l’agitant,  en  le  projetant  dans  les  airs  ou  bien  en  le
pulvérisant,  déstabiliser la  glace en la chauffant, explorer  les formes, les couleurs,  les
mouvements, les sons et les sensations que la glace peut produire sur la peau ou dans les
poumons,  les  émotions  que  peut  produire  la  glace  quand  elle  est  sculptée,  taillée,
modelée, colorée, quand elle est fondue ou parfumée, faire des blocs, des pains de glace
en gelant toutes sortes de liquides, lait, sang, sueur, urine, sirop, jus de fruits ou de baies,
sucs  des  fleurs  et  des  arbres,  huile  de  grains,  de  graines  et  d’arachides,  corps  gras,
bouillons, soupes, infusions et décoctions, glace d’éthanol, coupante et hurlante, retient
les pigments, s’embrase et explose même à une température inférieure à -114°C, glace de
Glycérol, visqueuse et lumineuse, flexible, se tord et se plie sans se briser, produit des
vibrations  quand  on  la  frappe,  glace  de  vin,  aromatique,  se  lèche,  enivre,  givre  de
lymphe,  glace  de  chyle,  glace amniotique,  glace lacrymale,  glace des  sucs  gastriques
produite par l’estomac de l’ours quand il est plein, par les reins de l’ours, par les mains de
l’ours, par sa langue, par ses seins, neige de colon et d’intestin grêle, grêlon de sueurs,
mucus,  grêle  d’expectoration,  sorbets,  glaçons  et  cornets,  mousse  de  lait,  d’urine  et
d’huile  fouettée  à  haute  pression  pour  obtenir  des  ions  et  graphites  assurant  la
conductivité utilisée pour transporter d’une Atlantide à l’autre l’électricité produite par
les foudres artificielles, patinoire de sperme, verglas de miel, et la foudre acheminée par
les  fibres  de  glace  alimente  en  retour  les  outils  surgélateurs,  couteaux  et  ciseaux
frigorigènes des ingénieur·es et des maçon·es, vénérer la glace, imiter la glace, l’imputer
d’une intériorité identique à la notre, humaniser la glace, lui mettre des lunettes et un
chapeau, la recouvrir d’écailles et de plumes, pleurer la glace, lui prêter des intentions,
des  croyances,  une  subjectivité,  postuler  qu’on  puisse  avoir  des  rapports  intimes  et
sexuels avec la glace puisqu’elle abrite une âme, l’âme des millions d’ours tués pour leur
viande, leur moelle, leur cœur, leur sang frais. 

15



CERF-VOLANTS

Faire voler des objets légers grâce à la force du vent en les tenant attachés à un fil est une
pratique  commune  aux  Hommes  et  aux  Kobolds.  Ces  derniers  conçoivent  des  cerfs
volants aux formes abstraites – une aile peut contenir jusqu’à cent losanges et spirales – à
l’aide de membranes de glace élastiques et translucides de couleur rouge.  D’autres fois
encore, les cerf-volants sont composés de morceaux de glace articulées les uns aux autres
par des fils.  De forme tubulaire,  ces cerf-volants peuvent faire la taille de très grands
arbres et servent à modifier la direction et la vitesse du vent en créant des turbulences ou
des  courants  ascendants.  Leur  usage  permet  d’éviter  des  phénomènes  comme  les
tornades,  les  tempêtes  ou  les  éclairs.  Certaines  sociétés  de  Kobolds,  vivant  sur  les
littoraux,  utilisent  le  cerf-volant  comme transport et  se  déplacent  en bondissant  d’un
courant ascendant à un autre, avec des ailes de glace sanguinolentes accrochées dans le
dos. 

MIROIRS

Les miroirs sont des surfaces réfléchissantes qui renvoient la lumière selon un angle égal
et opposé à celui de l’incidence. Les premiers miroirs Kobolds ont été fabriqués à partir
de bassins artificiels contenant des liquides visqueux et sombres comme des carbones
fossiles. Très tôt, les Kobolds ont utilisé les miroirs afin de modifier la température ou
l’humidité de l’air en le réchauffant ou en le refroidissant, selon l’orientation du miroir. Ils
ont ainsi pu provoquer ou éviter des phénomènes comme la rosée, le brouillard, la pluie
ou la neige. 

16



URBANISME
ET ARCHITECTURE 

Le mythe de l’Atlantide provient du fait que les cités sapiens se ressemblent les unes aux
autres  malgré  leur  éloignement  temporel  et  géographique.  De  cette  ressemblance
troublante entre cités égyptiennes, cités grecques et cités mayas naquit l’idée qu’il devait
exister  en  des  temps  terrestres  immémoriaux  une  cité  originelle,  mère  de  toutes  les
autres, sans imaginer un seul instant que les sapiens puissent sécréter leur habitat comme
l’araignée  sécrète  sa  toile  ou  le  castor  son  barrage.  Le  mythe  de  l’Atlantide  est  une
légende sapiens dont la fonction est de conjurer l’uniformité de sa pensée figurative, et de
faire sens, au niveau infra-symbolique, de l’expérience d’avoir sa ville, son immeuble et sa
maison encodés génétiquement dans la viande.

L’équivalent  d’une  cité  pour  les  Kobolds  est  une  Atlantide,  et  l’équivalent  d’une
civilisation une Atlantée. Puisqu’i·els privilégient les habitats légers, éphémères et discrets,
les Kobolds n’ont bâtit qu’une dizaine d’Atlantée au cours de leurs 4 000 000 d’années
d’existence phylogénétique, vivant le reste du temps culs nus dans des troncs d’arbre, par
petites unités ruminantes. Le mode de vie urbain n’a que très peu d’intérêt pour leur
subsistance,  puisqu’une  unité  ruminera  les  adolescents  de  la  même lignée  d’ours  sur
plusieurs générations. 

Une Atlantée est un réseau d’architectures modulaires et flexibles pouvant se déplacer, se
transformer, se connecter ou se déconnecter selon les besoins, alimentées par des sources
d'énergie géothermique et équipées de systèmes de communication olfactif et acoustique.
Elles sont taillées dans un permafrost artificiel composé de sang d’ours et d’élastomères
s’étendant  sur  une  centaine  de  kilomètre.  Les  Atlantides  sont  nées  lorsque  plusieurs
unités hibernantes se sont retrouvé simultanément dans un même Espace Illimité lors
d’une  Rêverie  Profonde.  De  ces  léthargies  communes  sont  nées  le  désir  de  vivre  à
plusieurs unités ruminantes au creux d’une montagne de chair sanguinolente dont on
pourrait  lécher  les  murs  et  téter  les  plafonds  à  tout  moment  de  la  journée.  Afin de
s’exercer collectivement aux Phénomènes de Hautes Étrangeté, les Atlantées bâtirent des
gymnases  mentaux  et  des  académies  de  consciences  modifiées.  La  plus  part  des
découvertes technoscientifiques kobolds, comme l’altération de la densité atmosphérique
par thermorumination, proviennent des Atlantées. 

17



SEXUALITÉ

Au paragraphe dédié au pratiques esthétiques, nous avons vu que la Différence de Sexes
n’existait pas dans la réalité, puisqu’elle était le produit de la transformation des énergies
du  monde  par  la  machinerie  nerveuse  et  symbolique  des  Hommes.  Ceci  explique
pourquoi la Différence des Sexes est non pas absente mais bel et bien étrangère (alien) à
l’univers symbolique des Kobolds. Le Masculin et le Féminin n’occupent aucune fonction
privilégiée dans le processus de maturation émotionnelle d’un·e Kobold qui, contrairement
aux Sapiens, structura son rapport à l’altérité sur la base d’aucune stigmatisation de ce
qui excède sa corporéité.

Sapiens est une entité zoologique qui tire son plaisir social de la fin inévitable à tout
processus de rencontre. Il aime ou déteste un film parce qu’il a une fin, et bien souvent,
pour sa fin elle-même (« la fin m’a déçu », « j’étais content que ça se finisse », « j’ai bien
aimé  ce  film,  sauf  la  fin »).  La  fin  d’un  morceau  de  musique  apprécié  déclenche  sa
réécoute  immédiate  et  compulsive,  tout  comme  la  fin  d’un  épisode  enclenche  la
consommation d’un deuxième, et la fin d’une clope une suivante, et ainsi de suite. La fin
d’une  fête  est  à  la  fois  redoutée  et  inévitable.  On  la  repousse  dans  des  afters
interminables,  des  dimanches  de  branlettes  amères  dont  l’orgasme,  à  nouveau,  nous
« finit ». L’Orgasme est la biotechnologie sapiens par excellence, celle qui exprime avec le
plus de férocité ce mouvement de fusion et de défusion perpétuel au cœur de sa libido, et
qui fait que de nombreux couples sapiens adultes en capacité de reproduction se parlent
en imitant des bébés.

Sous  l’œil  des  premiers  crypto-psychiatres,  les  Kobolds  repêché·es  dans  les  filets
interdimensionnels de la fin du XIXème siècle témoignent d’une « sensualité désinhibée »
et d’un « dévouement excessif à des intérêts d’utilité public ». Tandis la sociabilité sapiens
est sans cesse purgée de sa dimension érotique au profit d’intérêts individuels comme le
bien-être (« ça m’a fait  du bien de te voir »,  « ça fait  voir du monde »),  la  pitié  ou la
soumission à la volonté d’autrui (parler à quelqu’un sans réellement l’écouter ni chercher
à entrer en conversation, parler à quelqu’un comme on parlerait à son psy), la sociabilité
kobold est un « dévouement à la sensualité commune », une socialité per se. Selon Freud,
la  néandertalisation  des  sociétés  sapiens  précipiterait  l’avènement  d’une  « sexualité
sociable » affranchie de cette séparation entre sentiment social et choix d’objet sexuel.
Chez Sapiens, la pulsion sociale repose sur une tension irrésolue et une insatisfaction
perpétuelle du fait qu’on ne puisse pas baiser avec tout le monde. Le slogan hippy « faites
l’amour,  pas  la  guerre »  cristallise  cette  utopie  alter-sapiens  d’échapper  au  principe
d’attraction (« je veux te baiser ») et de répulsion (« je veux te buter ») au fondement de sa

18



machinerie  libidinale.   « L’amour  néandertalisé  offrira  la  possibilité  d’une  fascination
non-meutrière devant la différence » dira Françoise d'Eaubonne au retour de sa première
traversée inter-dimensionnelle.

Notons que la reproduction chez les Kobolds est un phénomène toujours résiduel : elle
n’est  pas  une  fonction  du  corps  sexué  à  proprement  dite,  mais  une  contingence
périphérique à la recherche de plaisir, les Kobolds préférant se ruminer leur fion visqueux
à l’aide de leurs bouches sanguinolentes pendant des heures et des heures, plutôt que de
copuler par système de récompense hormonale comme la plus part des mammifères.

LOISIRS

Si les Kobolds ne connaissent ni le jeu, ni la fête, c’est parce que ces temps de plaisir et de
relâchement ne peuvent exister sans leur envers dramatique et meurtrier qui constitue
l’essentiel  du  temps  sapiens.  La  drôlerie,  la  légèreté  et  la  gratuité  permettent  aux
Hommes de conjurer le calvaire de leur existence cognitive basée sur l’exploitation et la
catégorisation des énergies du monde – processus qui ne trouve d’interruption que dans
le sommeil ou dans la mort de l’individu. Si les Kobolds ne connaissent ni la fête, ni le
jeu, c’est parce que leur rapport interprétatif à la réalité sensorielle est un plaisir abstrait
des formes et des rythmes, du cycle de la météo à celui des entrailles, en passant par
celui, fondamentalement kobold, de l’Hibernation. Si les Kobolds ne connaissent ni le
jeu, ni la fête, c’est parce qu’une humanité vivant en apesanteur, affranchie des lois de la
gravité, n’a nul besoin de saut en parachute ou à l’élastique pour se sentir exister.

19



Écrit, illustré et mis en page par Marguerin

Les dessins page 3, 5 et 14 sont issus du livret de jeu de rôle
Les Trois Couronnes de Puissance

écrit par mon frère Alfred entre 1988 et 1989.

Plusieurs ouvrages ont été ruminés pour les besoins de l’écriture :

André Leroi-Gourhan

Technique et langage (Le Geste et la Parole, vol. 1), 1964

La Mémoire et les Rythmes (Le Geste et la Parole, vol. 2), 1965

Philippe Descola

Par-delà nature et culture, 2005

Tim Ingold

Marcher avec les dragons. 2013

Ludovic Slimak

Néandertal nu – Comprendre la créature humaine, 2022

André Delorme, Michelangelo Flückiger 

Perception et réalité, une introduction à la psychologie des perceptions, 2003

David Le Breton

La Saveur du Monde, 2006

Alain Corbin

La Pluie, le soleil et le vent  : une histoire de la sensibilité au temps qu'il fait, 2013

Typographie : BBB Baskervvol (OIFL - Open Inclusif·v Fonte License)

Imprimé à Vaulx-en-Velin à l’atelier Toner Toner
Juin 2024

www.marguerin.net
jaimetout@protonmail.com

20




